
22 FEBBRAIO25 2026 – I DOMENICA DI QUARESIMA (ANNO A) 
 

Commento a cura di padre Gian Franco Scarpitta 
Fra prove e tentazioni, vince l'umiltà 
 

Abbiamo cominciato il nostro percorso di quaresima 
Mercoledi scorso con l'umiltà, contrassegnata 
dall'imposizione delle ceneri. Da persone in via di 
conversione, che ammettono la loro piccolezza davanti 
a Dio e riconoscono il proprio peccato, adesso siamo 
incentivati a coltivare la medesima virtù di umiltà 
aspirando all'obiettivo della comunione con Dio, che si 
manifesta nella carità. Tale è l'obiettivo di quaresima. 
Essere umili conduce alla conversione a Dio e questa 
alla carità sincera e operosa. Come qualsiasi opera 
nobile non è esente da rischi (S. Ignazio), neppure il 
cammino di conversione esclude le intemperie e le 
difficoltà, anche se prevede ricche soddisfazioni. Esso è 
pur sempre un itinerario lungo e non esente da insidie, 
ostacoli e impedimenti. Chi intende perseguire una meta 
di perfezione spirituale conosce avversioni, prove, sfide 
e tentazioni. Queste sono all'ordine del giorno nella 
nostra coerenza di fedeltà a Dio e alla particolare 

vocazione che ha impostato su ciascuno di noi: prove e tentazioni vanno messe sempre nel 
bilancio. La prova è sempre appannaggio di Dio. Non che lui si diverta a tormentarci con 
continue difficoltà e tribolazioni, ma permette, concede, che siamo provati ciascuno secondo 
le proprie forze e possibilità, ai fini di edificarci, elevarci, formarci nella virtù per consolidarci 
nella fede mantenendoci nell'umiltà. E' il caso di una malattia, di una visita spiacevole, un 
insuccesso immeritato: Dio non lo vuole,, ma lo permette perché dalla negatività si possa trarre 
fortificazione, maturazione e ogni altro vantaggio che consente la trasformazione della nostra 
fede da teoria a prassi vissuta. 
La tentazione è invece un incentivo verso il male, uno sprone a deviare dal processo di 
conversione suddetto e di conseguenza un'istigazione al peccato. Essa non può provenire da 
Dio, ma è opera del Maligno che sfrutta quell'inclinazione cattiva che si chiama concupiscienza. 
La tentazione, che è appannaggio dell'antico avversario, rientra anch'essa nel computo della vita 
spirituale e va considerata sempre in agguato: “Figlio, se servi il Signore, preparati alla 
tentazione”(Sir 2, 1). Potremmo dire che nel famoso episodio della coltura del frutto proibito 
vi sia stata sia una prova che Dio permise, collocando l'albero incriminato proprio al centro 
della terra, in modo visibile e appetibile, quindi in modo da saggiare la curiosità e la prudenza 
di Adamo ed Eva. Essa fu seguita dalla tentazione allettante del maligno di “essere come Dio”. 
I due nostri progenitori non superarono la prova di attenzione e circospezione; arbitrariamente 
usufruirono della loro libertà e caddero nella tentazione. E cosi, come afferma Paolo, per colpa 
di un solo uomo è entrata la corruzione e il peccato nel mondo e con il peccato la morte (Rm 
5, 12). 



Nell'uomo di tutti i tempi, specialmente poi ai nostri 
giorni, è persistita la tendenza alla debolezza nella prova 
e alberga la concupiscienza che induce a peccare, 
insomma facilmente la nostra natura soccombe alle prove 
e cede alle tentazioni. Eppure Dio non manda mai una 
prova né permette al maligno di tentarci oltremisura, ma 
assieme alla sfida da anche all'uomo la capacità e le forze 
per venirne fuori (1Cor 10, 13). Non vi sono difficoltà 
che l'uomo non sia in grado di superare né ostacoli 
insormontabili nel suo cammino di perfezione spirituale, 
essendovi peraltro anche i mezzi di grazia con i quali Dio 
ci accompagna: la preghiera, il digiuno con le varie 
mortificazioni corporali, la carità. Tutti elementi che 
costituiscono le armi per essere invincibili nella lotta e dei 
quali hanno fatto esperienza anacoreti e Padri del 
Deserto, come pure tanti altre figure insigni in santità. E 
ne ha fatto esperienza lo stesso Signore Gesù Cristo, che 
Paolo chiama il nuovo Adamo perché restauratore 
dell'umanità decaduta e nella misura in cui il primo uomo, 

fatto di terra, aveva causato la dispersione di tutto il genere umano, così Cristo ne è stato il 
ripristinatore poiché in lui non vi era peccato. Ma soprattutto perché egli stesso non ha ricusato 
di sottomettersi alle allettanti insidie del maligno, in una situazione di abbandono e di precarietà 
quale era quella del deserto. Luogo di solitudine, di assenza e di provazione, dove nulla è 
garantito e tutte le certezze sono sottratte, il deserto è il luogo privilegiato per il diavolo e per 
la sua opera contro Dio. Non per niente si dirà nella spiritualità monastica che lee falde sabbiose 
e le dune sono in luogo in cui si aggirano gli spiriti maligni per cercare una preda nelle anime 
spiritualmente impegnate. Gesù vi ha vissuto per l'emblematico tempo di quaranta giorni e 
quaranta notti, un considerevole periodo imprecisato di inquietudine, di lotta e di 
sopportazione per le innumerevoli prove che vi si verificavano. Oltre che un luogo il deserto 
era per lui una condizione nella quale era facile cedere alle tentazioni del maligno. 
Gesù, che dopo manifesterà la sua superiorità sul principe delle tenebre negli esorcismi e nei 
moniti sugli indemoniati, adesso affronta come missione quella che per taluni potrebbe risultare 
una sfida. Tiene testa al suo avversario non ricorrendo alla sua legittima autorità di Figlio di 
Dio, ma ricorrendo alla Scrittura che questi intanto sta stravolgendo nei suoi propositi di 
inganno e di seduzione. E vince la sfida. Matteo dice che conclude con l'affermazione: “Vattene 
Satana”. Essa è simile a quella che proferirà poi a Pietro quando questi tenterà di distoglierlo 
dal cammino verso Gerusalemme: “Vai dietro a me Satana”; e infatti proprio allora comincerà 
a manifestarsi un po per volta il momento propizio del maligno che tornerà ad avere potere su 
di lui perché desista dalla croce redentrice. Quello per lui sarà un nuovo deserto, nel quale la 
presenza del maligno sarà ancora più sconsolante e più deprimente, perché non sarà solo contro 
il maligno, ma sarà solo contro contro tutti coloro dei quali il maligno avrà conquistato l'animo, 
primo fra tutti Giuda. 
L'episodio delle tentazioni non può non condurci a riflettere sul fatto che da parte nostra si 
trovano spesso gratuiti pretesti per giustificare la nostra indolenza o la nostra freddezza 
nell'ammettere i nostri peccati o per legittimare la caduta nelle tentazioni. Si suole osservare che 



“io non sono Dio”; “Sono sempre un uomo, peccatore”, come se questo bastasse a scagionarci. 
Il nostro Dio non ha forse vissuto la tentazione sulla propria pelle da vero Dio e vero Uomo? 
Piuttosto non si dovrebbe prendere la tentazione sottogamba o ridicolizzarne il concetto 
quando si è comunemente tentati di parlarne a proposito della propaganda, della gola o delle 
mode; occorre invece saperne individuare i luoghi e le occasioni, vigilare soprattutto sulla nostra 
volontà poiché essa vince proprio quando siamo pigri e inerti, e soprattutto occorre saperla 
combattere sin dall'inizio, prevenendola quando ancora sia ben dominabile (Imitazione di 
Cristo). 
Essere tentati è proprio di tutti, ma tutti si può vincere quando alla base c'è la predetta umiltà. 
Con questa virtù essenziale si hanno tutte le prerogative per l'esercizio dell'orazione e delle 
risorse spirituali che ci sostengono nella lotta contro il male. L'umiltà è il riconoscimento che 
ogni forza ci proviene da Dio, il che incoraggia la preghiera, la meditazione e dischiude alla 
carità con cui è possibile mettere in fuga l'avversario. 


