
8 FEBBRAIO25 2026 – V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO (ANNO A) 
 

Commento a cura di padre Gian Franco Scarpitta 
Andare oltre il consueto 
 

"Non rubo, non uccido, non do fastidio a 
nessuno e mi faccio gli affari miei"; "Peccati non 
ne ho, perché non faccio niente di male". Frasi 
ricorrenti con cui tante persone vorrebbero 
giustificare la loro condotta cristiana e con le 
quali si crede di essere puntuali e risoluti con la 
propria coscienza. Anche al confessionale non è 
raro che tante persone non sappiano cosa 
riferire al sacerdote, perché convinte di essere 
perfette o quantomeno non propriamente 
manchevoli. 
A prescindere dal fatto che il peccato grave può 
riguardare anche l'omissione nel fare il bene o le 
varie mancanze anche lievi verso Dio e verso il 
prossimo; senza considerare che anche il 
semplice distacco, l'egoismo, l'indifferenza nei 
confronti degli altri, possono essere causa di 
gravi mancanze e che comunque albergano 
sempre delle imperfezioni che solo un accurato 
esame di coscienza può rivelarci, ebbene 
l'insegnamento e l'esempio di Gesù basta a 
dimostrare che la vita cristiana non è affatto 
mediocrità e non si contenta della lettera morta 
di un monito esteriore. Siamo tutti 

vocazionalmente chiamati ad essere perfetti come perfetto è il Padre che è nei cieli (Mt 5, 48); 
il battesimo ci ha resi figli di Dio, facenti parte dell'unico Corpo di Cristo e quindi anche 
partecipi della sua missione di redenzione e di salvezza, strumenti della sua opera di amore e di 
riconciliazione. Sull'onda delle Beatitudini di cui alla scorsa Domenica, siamo tutti chiamati non 
solamente ad essere irreprensibili, completi nell'amore e a mirare alla perfezione. Essere perfetti 
vuol dire essere integri e completi nell'amore. Come Lui ci ha amati fino alla fine, anche noi 
siamo chiamati ad amarci gli uni gli altri e ad estendere l'amore anche verso i nemici e gli 
avversari. Non è sufficiente quindi la mediocrità o l'approssimazione del Comandamento, 
occorre anche che superiamo noi stessi, che ci sospingiamo nel dare con abnegazione, anche 
fino all'eroismo. In parole povere non basta non fare il male e fare ciascuno il proprio dovere, 
ma occorre fare il proprio con amore e donarci senza riserve in ogni situazione. Non è 
sufficiente stare lontani dal male e non commettere alcun atto peccaminoso, ma occorre anche 
vincere il male facendo il bene (Rm 12, 21) e amare il prossimo come Lui ci ha amati. 
Isaia nella Prima Lettura è abbastanza esplicito intorno al "vero digiuno"; rivolgendosi a una 
generazione che si limita alle sole pratiche esteriori e alla mera cultualità, rivendica che il digiuno, 
seppure comporti l'astinenza e la rinuncia fisica, non deve omettere le opere di carità sincera e 



disinteressata verso il prossimo, specialmente 
verso quello indigente e bisognoso, poiché è 
quella la vera finalità della prassi di rinunciare 
ai cibi. Anzi, a dirla con tutta sincerità, non 
serve a nulla e neppure ci ottiene dei meriti 
mortificare le nostre membra con astinenze, 
privazioni, rinunce, se poi il nostro 
atteggiamento resta sempre perverso, ipocrita 
e interessato e se a codeste attitudini non si 
associano misericordia, bontà e amore al 
prossimo nelle concretezza dell'essere prima 
ancora che nel dare. Digiuni, preghiere, 
devozioni, consuetudini cultuali sono 
semplicemente mezzi per il conseguimento 
della perfezione, ossia dell'amore e della carità 
sull'esempio di Cristo; non vanno identificati 

come atti fini a se stessi. In che cosa consisterebbe la novità del Regno che Gesù ha realizzato 
con la sua incarnazione, dove risalterebbe la sua straordinaria opera di salvezza e di redenzione, 
dove si paleserebbe il vero senso della redenzione e della salvezza, se il nostro atteggiamento 
non dovesse essere differente da quello dei comuni uomini o dei pagani, atti a fare del bene 
solo per averne il contraccambio (Mt 5, 46 - 47)? Cosa faremmo di straordinario o di meritorio, 
come cristiani, se fossimo chiamati alla semplice mediocrità o se giustificassimo l'abulia e 
l'indolenza? Come si diceva poc'anzi, il Battesimo e i sacramenti ci hanno resi invece speculari 
del vero amore di Cristo, quello che ha amato fino alla fine, fino a farsi uomo per noi e a morire 
sulla croce per il nostro riscatto, perdonando ai suoi stessi aguzzini. Siamo chiamati a rendere 
testimonianza che l'amore di Dio è proprio questo, quello incarnato dal suo Figlio Gesù Cristo, 
che è andato ben oltre all'astensione dal male. L'amore che ha raggiunto tutti gli uomini, per il 
quale il "prossimo" è anche il nemico, l'avversario e l'indisponente, che va guardato con la stessa 
intensità con cui Dio da sempre guarda ogni uomo. Siamo chiamati quindi ad andare oltre il 
consueto e a fare quello che altri non farebbero al nostro posto; a rifuggire la tiepidezza che 
viene rimproverata dallo stesso Cristo a chi non è "ne' caldo, né freddo", quindi inane e 
insignificante (Ap 3, 15 - 17). Siamo chiamati a distinguerci dalla logica comune per elevarci ed 
essere riflesso dello stesso amore di Gesù. 
La vocazione di ogni battezzato è quella di essere "sale della terra e luce del mondo", in modo 
che la nostra umiltà possa apportare benefici espliciti anche senza il nostro apparire e in modo 
che siamo l'irradiazione di quella luce che illumina le genti che Cristo è egli stesso e di cui siamo 
chiamati a rendere testimonianza. Il sale non si nota immediatamente dopo la cottura di un 
piatto, ma lo si riscontra nel momento in cui si assaporano i cibi; quando esso viene a mancare 
questi sono vacui e non esaltano il palato. Così dev'essere chiunque si conformi a Cristo, capace 
di dare "sapore" e significato alla realtà di questo mondo insensato, senza che esalti se stesso, 
ma esaltando la realtà tutt'intorno. 


